
1 
 

Revista Internacional d’Humanitats N. 68 set-dez 2026 
CEMOrOc-Feusp / Univ. Autònoma de Barcelona 

 
 

 

Conocimiento encarnado ante los desafíos del mundo actual 
 
 
 

 
Sérgio Oliveira do Santos1 

Eugenia Trigo2 
 
 
 
 
 

Resumen: El texto reflexiona sobre la vulnerabilidad humana ante la complejidad del mundo 
actual y cuestiona el papel de educadores e investigadores frente a las injusticias, la violencia y 
la deshumanización contemporánea. Se plantea que no es posible educar ni producir 
conocimiento permaneciendo al margen de los acontecimientos sociales, políticos y ecológicos. 
La aceleración de la vida, la sobreinformación y la fragmentación entre mente y cuerpo han 
generado una desconexión profunda respecto a lo que significa conocer y estar en el mundo. 
Frente a ello, los autores proponen recuperar el conocimiento encarnado, entendido como un 
saber que surge de la experiencia vivida, del cuerpo sensible y de la interacción con el entorno. 
Este tipo de conocimiento permite interpretar la complejidad, cultivar sensibilidad y actuar en 
favor del bien común. En contraste con la instantaneidad tecnológica, se reivindican prácticas 
como los rituales de preparación, que reordenan el tiempo, favorecen la presencia y fortalecen 
la subjetividad. El texto argumenta que la educación y la investigación deben asumir un 
compromiso ético con la vida y con la construcción colectiva de futuros posibles. Conocer 
implica integrar razón, emoción y corporeidad, superando paradigmas reduccionistas y 
recuperando la dimensión humana, relacional y simbólica del aprendizaje. 
Palabras Clave: Conocimiento encarnado; Complejidad contemporánea; Corporeidad y 
sensibilidad; Educación e investigación; Bien común. 
 
Resumo: Este texto reflete sobre a vulnerabilidade humana diante da complexidade do mundo 
moderno e questiona o papel de educadores e pesquisadores diante das injustiças, da 
violência e da desumanização contemporâneas. Argumenta que é impossível educar ou 
produzir conhecimento permanecendo alheio aos eventos sociais, políticos e ecológicos. A 
aceleração da vida, a sobrecarga de informações e a fragmentação entre mente e corpo 
geraram uma profunda desconexão com o que significa conhecer e estar no mundo. Em 
resposta, os autores propõem a recuperação do conhecimento encarnado, entendido como o 
conhecimento que surge da experiência vivida, do corpo sensível e da interação com o meio 
ambiente. Esse tipo de conhecimento permite interpretar a complexidade, cultivar a 
sensibilidade e agir em prol do bem comum. Em contraste com a instantaneidade tecnológica, 
práticas como rituais de preparação são defendidas, pois reorganizam o tempo, promovem a 
presença e fortalecem a subjetividade. O texto argumenta que a educação e a pesquisa devem 

 
1 Profesor en USCS y en PMSCS. Miembro de CeMoRoC - Feusp y de CoMoVi - Colectivo 

Motricidad Vital. E-mail: sergio.santos@online.uscs.edu.br ORCID: https://orcid.org/0000-0002-
7379-007X  
2 Profesora jubilada. Trabaja como profesora visitante en la Universidad de Vigo. Miembro de 

CoMoVi - Colectivo Motricidade Vital. E-mail:etrigo@gmail.com ORCID:https://orcid.org/0000-
0002-3896-584X  
. 

 

mailto:sergio.santos@online.uscs.edu.br
https://orcid.org/0000-0002-7379-007X
https://orcid.org/0000-0002-7379-007X
mailto:etrigo@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3896-584X
https://orcid.org/0000-0002-3896-584X


2 
 

assumir um compromisso ético com a vida e com a construção coletiva de futuros possíveis. 
Conhecer envolve integrar razão, emoção e corporeidade, superando paradigmas 
reducionistas e recuperando as dimensões humanas, relacionais e simbólicas da 
aprendizagem. 
Palavras-chave: Conhecimento encarnado; Complexidade contemporânea; Corporeidade e 
sensibilidade;  Educação e pesquisa;  Bem comum. 
 
Abstract: This text reflects on human vulnerability in the face of the complexity of the modern 
world and questions the role of educators and researchers in the face of contemporary 
injustices, violence, and dehumanization. It argues that it is impossible to educate or produce 
knowledge while remaining detached from social, political, and ecological events. The 
acceleration of life, information overload, and the fragmentation between mind and body have 
generated a profound disconnection from what it means to know and to be in the world. In 
response, the authors propose recovering embodied knowledge, understood as knowledge that 
arises from lived experience, the sensitive body, and interaction with the environment. This type 
of knowledge allows us to interpret complexity, cultivate sensitivity, and act in favor of the 
common good. In contrast to technological instantaneity, practices such as preparation rituals 
are championed, as they reorder time, foster presence, and strengthen subjectivity. The text 
argues that education and research must assume an ethical commitment to life and to the 
collective construction of possible futures. Knowing involves integrating reason, emotion, and 
embodiment, overcoming reductionist paradigms and recovering the human, relational, and 
symbolic dimensions of learning. 
Keywords: Embodied knowledge; Contemporary complexity; Embodiment and sensitivity; 
Education and research; Common good. 
 
 
 
Preguntándonos 

Nos levantamos cada día escuchando la radio llena de situaciones-

problema-inaceptables o tratando de desmentir noticias falsas. ¿Es esto el 

mundo?, ¿no hay otros mundos?, ¿de qué manera vivir sin escapar de los 

horrores y al mismo tiempo no dejarnos invadir por ellos?, ¿podemos estar 

alerta y participar de las injusticias y continuar con nuestras propias 

preocupaciones? Y, ¿qué tiene que ver todo ello con nuestro ser educador-

investigador-académico? 

¿De qué manera construimos conocimiento?, ¿no es en contacto con el 

mundo en que vivimos?, ¿no es eso el desenvolvimiento de nuestro ser 

político? No, no podemos vivir al margen, no podemos-debemos 

desentendernos de lo que sucede a nuestro alrededor mientras orientamos un 

aula, un seminario o dirigimos una investigación. Hacerlo nos hace cómplices y 

la historia nos lo reclamará; quizás, cuando ya no estemos por aquí, pero 

quedarán las marcas en nuestros amigos, estudiantes, compañeros, 

humanidades. ¿Cuál es entonces nuestra responsabilidad como sujetos 

histórico-políticos-educadores-investigadores? 

Sobre esto llevamos conversando, leyendo, dialogando con nuestros 

colegas de CoMoVi, autores diversos y situaciones con las que nos 

enfrentamos día a día. A veces, muchas veces, nos quedamos “out” porque 

tanta inhumanidad, tanta muerte-sin-sentido nos deja apabullados y sin saber 

hacia dónde mirar, qué hacer, qué decir, qué escribir. Mas, llega un día, un 



3 
 

momento, en que nos decimos “basta” y tenemos la obligación de ponernos a 

caminar. Caminar por los espacios que cada uno de nosotros tenemos a 

nuestro alcance. Cada uno desde su lugar de vida, con las herramientas que 

fue construyendo a lo largo de su historia.  

Y aquí estamos, tratando de comprender, una vez más, qué nos está 

sucediendo como humanidad para que permitamos los masacres, los 

genocidios, las guerras en momentos que sapiens ha conseguido evolucionar 

hasta crear condiciones de vida de todos para todos. Pero parece que no nos 

conformamos. Que algunos, muchos lo quieren todo para ellos solos. Que eso 

de compartir, de colaborar para una paz mundial, para un bien común no está 

dentro de sus propósitos y valores. 

¿Nos quedamos callados?, ¿damos nuestras clases como si esto no 

sucediera?, ¿nos contentamos con “cumplir el programa”?, ¿es eso ser 

profesor-maestro-investigador?, ¿son los contenidos lo más importante?, ¿los 

exámenes de control del “conocimiento” lo imprescindible para aprender a ser y 

estar en este mundo? ¿En dónde ponemos el límite? 

Estamos tan incomodados que parece que no hay nada que podamos 

hacer. Nos indignamos y nos quedamos callados o gritamos al viento nuestras 

desesperaciones. ¿Es esa la solución? 

Hemos llegado, como investigadores, hasta la mal llamada inteligencia 

artificial, ¿ella nos librará de las guerras, las injusticias, los masacres?, ¿la IA 

nos ayudará a ser más humanos?, ¿la IA nos resolverá los problemas 

profundos que nos impide vivir los unos con los otros en paz? Si eso es así, 

bienvenida la IA y todos los otros descubrimientos que como humanidad 

podamos crear. Pero… ¿lo creemos realmente? Incluso yendo más allá, ¿está 

en la intención de los creadores de la IA y el chatGpt el construir un mundo de 

paz? Lo sentimos, pero nos parece que es todo lo contrario. 

Hoy, no vamos a hablar, escribir, sobre la IA. De eso ya hemos dado 

bastante la lata (ver nuestros escritos y vídeos)3. No volvamos a repetir lo ya 

dicho, explicado y mostrado. Vamos a ir un paso más allá. ¿Qué significa vivir 

en este mundo del actual 2026 para un docente-investigador-académico? Los 

datos están ahí a la vista de todos. La falta de profesores, la desilusión de 

muchos, el ansia por adelantar las jubilaciones, el estrés con que se vive el día 

a día en las aulas, la soledad e individualismo del ¡sálvese quien pueda! 

¿Qué nos está sucediendo como sociedad para que la violencia y el 

irrespeto se haya colado en las escuelas y aulas universitarias?, ¿no son estos 

los lugares de construcción de conocimiento para comprender el mundo 

 
3 Para profundizar en algunas de nuestras temáticas, pueden acceder a las publicaciones en el 

portal: https://independent.academia.edu/COMOVIColetivoMotricidadeVital.  

https://independent.academia.edu/COMOVIColetivoMotricidadeVital


4 
 

histórico-actual y proponer futuros posibles? Si no es aquí, ¿en dónde?, 

¿quiénes? 

En meses pasados (octubre 2025) estuvimos saliendo a las calles, en 

una gran parte del mundo, a manifestarnos en contra de la barbarie-genocidio 

hacia el pueblo palestino. Parece que, después de dos años de matanzas, se 

nos ha terminado la paciencia o se nos ha alumbrado la sensibilidad por la 

muerte de miles de personas que solamente quieren su-espacio-para-vivir. Y 

esto está sucediendo, en general, de manera pacífica multitudinaria, al mismo 

tiempo que aumenta la violencia en las aulas y la decrepitud de muchos 

profesores que ya no soportan hacer su labor. 

¿Es contradictorio?, ¿las aulas viven al margen de las calles?, ¿es 

posible educar en la paz y para la paz solidaria? ¿Sirven para algo esos gritos 

citadinos?, ¿nos están diciendo algo más que un reclamo para Gaza? 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ilustración 1. Manifestaciones en pro del pueblo palestino. Octubre 2025 

¿Qué tiene que ver estas imágenes con el conocimiento que es de lo 

que estamos queriendo hablar? Veámoslo. 

 

Construcción de conocimiento encarnado colaborativo en contexto 

“La verdad de la ciencia no reside 
únicamente en la acumulación de verdades 
adquiridas ni en la verificación de teorías 
conocidas, sino en el carácter abierto de 
esta aventura, que permite —y, más aún, 
exige— que hoy día se cuestionen sus 
propias estructuras de pensamiento” (Morin, 
2024). 

Conocimiento, ciencia, investigación, sapiencia, educación. ¿Palabras-

conceptos aislados o interrelacionados?, ¿es posible educar sin conocer?, ¿se 



5 
 

puede conocer sin investigar, sin educar? Conocimiento y poder ¿es algo 

independiente? ¿La IA crea conocimiento encarnado si no tiene carne?, ¿qué 

sería un conocimiento desencarnado? 

Comencemos por esta última cuestión. Desde que se produjo la 

fragmentación del ser, se consideró que el ser humano conoce a través y sólo 

con su “razón” y la razón está “sólo” en el cerebro. Este mito ha estado 

presente y continúa estando en muchos espacios a lo largo de los dos últimos 

siglos. En esa concepción nos hemos educado-formado y seguimos actuando y 

muchas veces investigando, bajo este paradigma de la ruptura mente-cuerpo. 

De hecho, seguimos hablando sobre “mi cuerpo” o “mi mente” como si 

fueran realidades separadas y mi ser estuviera fuera de mí. Esta paradoja nos 

impide avanzar en un sentipensar integrado (González-Grandón & Suárez-

Gómez, 2023; Moraes & Torre, 2002) que nos permita SER y, por tanto, educar 

e investigar desde un paradigma enactivo (Varela, 2000), un paradigma 

corpóreo, que es lo que somos. 

Hay “algo” en nuestra consciencia educada occidentalmente que nos 

impide vernos, sentirnos como células inteligentes interconectadas con todas 

las células inteligentes que conforman el universo. Todos los seres vivos, por el 

hecho de ser y estar vivos, son inteligentes. Ni más ni menos que otros, 

simplemente “diferentes”. De otra manera no subsistiríamos, al no ser capaces 

de vivir y adaptarnos al medio, del cual bebemos. 

Mucho se ha escrito al respecto de esta falla ontológica, de esta mirada 

reduccionista de lo que es la Vida, de lo que somos y son las distintas especies 

(animales y vegetales). Pero parece que el paradigma de la fragmentación 

cartesiana ha sido tan fuerte y destructor que nos impide vernos y sentirnos en 

lo que somos como seres complejos, interconectados y corpóreos. 

La mente no está en el cerebro (Noë, 2010; Vásquez Rocca, 2015). 

Hasta la ciencia occidental ya lo ha aceptado a pesar de querer seguir 

contándonos que sin cerebro no hay mente, no hay evolución, no hay 

conocimiento. ¿Y entonces los pulpos, considerados hoy en día, una especie 

marina de una gran inteligencia (y no tiene cerebro)? (Ferrara Romeo, 2022)4 

¿Será que tampoco queremos saber qué es la inteligencia?  

Creemos que ahí está el problema, el haber descuidado en comprender 

qué es la inteligencia y por tanto nos asusta o ensalzamos la tecnología de la 

“inteligencia artificial” como sustituta de la “inteligencia humana”. Pero si 

 
4 Un nuevo estudio, publicado en la revista BMC Biology, revela que la complejidad neuronal y 

cognitiva del pulpo podría tener su origen en una analogía molecular con el cerebro humano. El 
trabajo es fruto de la colaboración entre la Escuela Internacional Superior de Estudios 
Avanzados (SISSA) de Trieste, la Estación Zoológica Anton Dohrn de Nápoles (SZN) y el 
Instituto Italiano de Tecnología de Genova (IIT). 

https://www.sissa.it/
https://www.szn.it/index.php/it/
https://www.iit.it/


6 
 

desconocemos qué es la inteligencia, ¿cómo vamos a saber la diferencia entre 

una y otra, así como las inteligencias del resto de seres vivos? 

Como nos dice Innerarity (2025): 

Nuestro concepto de inteligencia va más allá de la función 
instrumental; no es tanto la consecución de objetivos como su 
elección de un modo significativo y equilibrado en un mundo de 
gran complejidad, en el que hay que sopesar objetivos en 
conflicto. ¿Dónde están los aspectos emocionales, sociales o 
morales que consideramos constitutivos de nuestra 
inteligencia? (Innerarity, 2025, p.44) 

 Somos seres sensibles (como todos los seres vivos) que, en esa 

interacción con el mundo y el universo, soñamos, imaginamos, creamos, nos 

emocionamos, razonamos y uniendo todas esas cualidades pensamos, 

tomamos decisiones y actuamos. No actuamos acudiendo exclusivamente a la 

razón, sino que lo hacemos integrando todas las cualidades que nos hacen 

humanos. Esta obviedad que sentimos en cada momento de nuestra vida 

cotidiana ha sido desgajada en el momento que somos escolarizados y nos 

obligan insistentemente que dejemos las emociones al margen y nos 

centremos en la letra y el número que aparecen en nuestros cuadernos, libros y 

pantallas. 

 Y quedamos convencidos que si queremos formar parte del “mundo 

educado” tenemos que olvidarnos de ser-lo-que-somos (al menos en el ámbito 

escolar) y aprender a “razonar” sólo con las neuronas de la parte prefrontal del 

cerebro. ¡Olvídate del cuerpo!, déjalo para el gimnasio, aquí sólo razona, sé 

eficiente y lógico. ¡Y nos esforzamos por llevarlo a cabo! Muchas veces lo 

logramos y salimos airosos del sistema educativo y nos convertimos en medio-

zombis de aceptación del sistema (político-educativo-económico-tecnológico-

productivo) y, otras, como estamos viendo, nos deprimimos y, sin entender lo 

que nos sucede, nos hinchamos de antidepresivos, alcohol y drogas diversas 

que nos permiten “volver-a-ser”, aunque sea de manera “artificial”. 

 La Vida, y por tanto el conocimiento también, no existe sin cuerpos 

“físicos” que la sustentan. No existe la vida en abstracto, no existe el 

conocimiento en abstracto. Conocemos corpóreamente-encarnadamente 

porque somos cuerpos. Cuerpos pensantes, cuerpos danzantes, cuerpos 

sensibles, cuerpos en interacción con otros cuerpos. Y nuestro cuerpo-

sintiente-humano es el que es, el que nos viene dado biológicamente y nos 

diferencia de otros cuerpos biológicos habitantes del universo. ¿Mejorables? 

Claro. Toda la evolución ha sido un proceso largo y mutable. El conocimiento 

nos ha ido dotando de herramientas que nos han permitido evolucionar hacia lo 

que somos hoy en día. ¡Y seguiremos evolucionando y creando nuevas 

herramientas que nos ubicarán de formas diversas en el mundo! ¿Hasta 

cuándo? Eso no lo sabemos. Lo que sí sabemos es que la evolución no se 



7 
 

detiene y no está predeterminada, todo puede suceder de un momento al otro o 

a lo largo de las décadas y/o los siglos (Morin, 2025). 

 

¿Conocimiento o conocimientos?, ¿conocimiento o información? 

Llama la atención que, al indagar sobre el concepto de conocimiento, en 

distintos espacios abiertos a la divulgación, se abren diversas perspectivas al 

tiempo que en la concreción se nombran “tipos de conocimiento” como formas 

separadas, fragmentadas de acceder al conocimiento per se. 

Por ejemplo, se habla de 15 tipos de conocimiento (Bodemer, 2025): 

emocional, semántico, científico, empírico, intuitivo, revelado o religioso, 

filosófico, declarativo, matemático, privado, procedimental, directo, vicario o 

indirecto, lógico, público. O de 16 (Krzyzanowski; Nucci; Sevilla, 2025): 

explícito, implícito, tácito, procedimental, declarativo, a posteriori o empírico, a 

priori, institucional, disperso, de expertos, conceptual, metacognitivo, integrado, 

de dominio o especializado, estratégico, de uno mismo. Y también de formas 

de conocimiento (Instituto Europeo de Educación, 2021) como precientífico 

(mágico, mítico, intuitivo, empírico, religioso, animista) y científico. 

¿En dónde ubicamos, entonces, el conocimiento encarnado? ¿Es otro 

tipo de conocimiento?, ¿es científico o precientífico? Volvemos a la 

fragmentación, a la separación categorial, a la ubicación en cajones estancos 

que nos impiden crear conocimiento nuevo. Y la creación es biológica, cultural, 

política, contextual e integrativa. 

Nos llenamos la boca citando a maestros del saber, leemos sus textos y 

repetimos sus palabras. ¿Las comprendemos o solo entendemos?, ¿se quedan 

como información (entender) en algún lugar de nuestro cerebro o las 

incorporamos a nuestro Ser (comprender) de manera que vivamos 

intensamente el conocimiento para incorporarlo a todo lo que somos y 

hacemos? ¿Qué es conocer en los tiempos convulsos del hoy? Creemos que, 

Edgar Morin a sus 104 años, que nunca ha dejado de pensar, crear y escribir 

Morin (citado por Jiménez, 2026) nos lo cuenta mejor: 

La barbarie del pensamiento reside en la simplificación, en la 
separación, en la racionalización... todo ello en detrimento de la 
complejidad, de los vínculos indisociables, y también del sueño 
y la poesía. El pensamiento se ha reducido a un auxiliar del 
cálculo, cuando en origen el cálculo debía ser un auxiliar del 
pensamiento. La llamada inteligencia artificial puede dar miedo, 
pero yo temo, sobre todo, la inteligencia humana superficial”, 
opina. Sin un pensamiento profundo, ético y complejo, la 
tecnología deja de ser una herramienta al servicio del ser 
humano para convertirse en un atajo que debilita su 
responsabilidad y su capacidad de juicio. (Morin, citado por 
Jiménez, 2026, sp.)  



8 
 

Conocer encarnadamente es, o debería ser, la manera de conocer. Si 

somos seres corpóreos, si es por los sentidos que interactuamos con el mundo 

y es así como creamos conocimiento (Castellanos, 2022), ¿por qué 

continuamos, desde la escuela a la universidad, alejando “el cuerpo sensible” 

(Flasspöhler, 2023) de los espacios de aprendizaje?, ¿por qué nos empeñamos 

en “aprender-sentados” y, hoy en día, pegados a las pantallas?, ¿es lo mismo 

un abrazo virtual que un abrazo presencial?, ¿qué conocimiento extraigo de 

una y otra relación? 

¿Es lo mismo asistir a un documental de montaña, por poner un ejemplo 

de la propia vida, que una vivencia en la propia montaña? (Le Breton, 2023). 

Primero dilucidemos esto y luego construyamos el conocimiento pertinente 

para ser y estar en el mundo del siglo XXI. 

Del conocimiento encarnado emerge la sabiduría, pues permite crear y 

entrelazar una infinidad de sutilezas y matices de los acontecimientos de la 

vida; acontecimientos que activan desde lo sensible corpóreo hasta lo 

multilingüístico, y confieren una capacidad de interpretar las complejas 

realidades y traducirlas en acciones generadoras de emancipación de las 

condiciones de vida, humanas y no humanas, en la perspectiva de la 

construcción del bien común y del buen vivir. 

El conocimiento encarnado es el suelo originario de la sabiduría, 

también porque la palabra sabiduría proviene de sapere, es decir, “sentir el 

gusto”, “saborear”, lo cual se sitúa en un ámbito existencial mucho más 

profundo que los datos e informaciones que circulan en gran volumen y 

velocidad por los teléfonos móviles. 

Sentir el gusto de una manzana es diferente de describir el gusto de una 

manzana. Para saber realmente el gusto de una manzana es necesario 

saborearla, es decir, probarla con atención plena y sentiente. Saber el gusto de 

la manzana es distinto de favorecer la plantación consciente de la fruta y actuar 

para que sea accesible a las personas, para vitalizarlas con su capacidad 

nutricional. La manzana, además de su capacidad nutricional, adquiere 

contornos simbólicos. No solo es base de muchas experiencias gastronómicas, 

sino que también forma parte de diversas narrativas que ordenan el mundo 

desde la Edad Media en Occidente. Existe, por tanto, una infinidad de matices 

que explorar y articular cuya base es el conocimiento encarnado. 

Información y conocimiento son aspectos bien distintos. ¿Será por eso 

que no conseguimos cambiar, modificar o crear nuevos comportamientos? Hoy 

día tenemos toda la información (y desinformación) que queramos al alcance 

de nuestra mano, pero esa información “no cala”. ¿Será que es cuestión de 

más información? La información no-vivenciada, no encarnada, se queda en 

mera información que no trasciende a las subjetividades actuantes de nosotros, 

los seres humanos, que habitamos en mundos diversos, complejos y a la vez 



9 
 

interconectados. Porque, ¿se puede vivir al margen de la interconexión? Ya no 

somos, seres tribales, aislados cada uno en su cueva. Somos globales-

interconectados a través de todo tipo de redes y tecnologías que se nos meten 

por los propios poros de la piel. Ya nadie se queda al margen de “vivir-con-los-

otros”. Difícil aislarse, por mucho que se busquen lugares de desconexión. Lo 

conseguimos en algunos momentos del “sálvese quien pueda” cuando, 

agotados de vivir en red, buscamos la naturaleza (por un rato), la desconexión 

(pero sin dejar el móvil en casa, ¡no vaya a ser!), las vacaciones en los pocos 

lugares que quedan fuera de las rutas comerciales… 

La complejidad, ritualización y vida interconectada nos impide tiempo 

para estar con nosotros mismos, tiempo para sentir y pensar por nosotros 

mismos antes de acudir a la información en las redes, multimedia, etc. Nos 

estamos perdiendo de SER. De lo que nos ha costado centenas y milenios de 

aprender a SER. Ahora, en vez de pararnos a pensar sensiblemente, 

preguntonamente, buscamos las respuestas inmediatas en nuestro más 

importante compañero de la vida (nuestro móvil). Ya no nos fiamos de nuestros 

profesores, amigos, autores que haya que leer con calma. Ya no nos fiamos de 

nuestra capacidad sensipensante, parece como si la prisa por obtener 

respuestas rápidas fuera-es el leitmotiv del mundo de hoy. 

¿Estamos perdidos como humanidad? 

 

La educación-investigación para el bien común, la gran olvidada 

¿Nos paramos solamente en las preguntas, el desasosiego, la 

desesperación y el abandono? ¿O nos atrevemos a pensar en grande y 

proponer acciones radicales (de raíz) que nos devuelvan la esperanza, la 

alegría y el compromiso social por educar y educarnos en el mundo actual? 

Nosotros trabajamos en ambas direcciones. Analizamos y nos 

cuestionamos para tratar de comprender en dónde estamos y, como 

educadores-investigadores, nos atrevemos a mostrar caminos (no teóricos sino 

práxicos-vivenciados y desarrollados en nuestros espacios de vida) que 

pueden mostrar formas de avanzar en la creación colectiva.  

Frente a la complejidad y a los desafíos del mundo actual, el ser humano 

se encuentra excesivamente vulnerable. No es que no lo estuviera en otros 

tiempos históricos. Ocurre que, al ampliarse la complejidad del mundo, también 

se amplía el conjunto de oportunidades y desafíos de la vida. La dinámica entre 

carencia y trascendencia constituye un amplio ámbito de movilización de las 

personas. En esta trayectoria nos preguntamos: ¿cómo estamos actuando para 

promover la plenitud individual y colectiva? 



10 
 

En un trabajo reciente decidimos mapear las ocurrencias de aquello que 

nos ha desafiado a vivir en los tiempos actuales, señalando una diversidad de 

temáticas en el campo relacional multidireccional, siempre inspirados por 

algunas preguntas orientadoras. El objetivo de este estudio fue presentar un 

panorama de los desafíos del mundo actual y relacionarlos con el conocimiento 

encarnado. 

Entre varios temas, tomemos como ejemplo el diálogo y sus distintas 

tonalidades, entre la “aceleración del ritmo de vida <> presencia de la 

temporalidad”. Para orientar nuestra reflexión, proponemos la siguiente 

pregunta: ¿cómo componer un tiempo para explorar la vida contemplativa? 

Lo que se problematiza, desde el punto de vista del conocimiento 

encarnado, es la creciente aceleración de las experiencias de la vida cotidiana, 

cada vez más orientadas al inmediatismo y la instantaneidad. Es un tema 

profundamente desarrollado por Hartmut Rosa (2019; 2022) quien, al estudiar 

las estructuras temporales en la tardo-modernidad, propone tres categorías: la 

aceleración tecnológica, la aceleración de los cambios sociales y la aceleración 

del ritmo de vida (Rosa, 2022, p. 20). 

Tales cambios van instalando, en el cotidiano de la vida, el régimen 

acelerador de la modernidad tardía, transformando nuestra relación con el 

mundo (seres humanos y sociedad), con el espacio y el tiempo, con la 

naturaleza y también con el mundo de los objetos inanimados, es decir, el 

mundo objetivado. La aceleración transmuta las formas de subjetividad humana 

y nuestras relaciones con el entorno. “En la tardo-modernidad, no es ya (si es 

que alguna vez lo fue) la fuerza del mejor argumento lo que decide las políticas 

futuras, sino el poder de los resentimientos, de las emociones instintivas, de las 

metáforas e imágenes sugestivas” (Rosa, 2022, p. 79). 

Este desplazamiento del ritmo de vida, si tomamos el conocimiento 

encarnado como referencia epistemológica y ontológica, nos invita a actuar 

asumiendo caminos distintos de esta imposición aceleradora proveniente del 

procesamiento de datos e informaciones de la infosfera. Pasamos a vislumbrar 

posibilidades de contemplación que respeten el ritmo de la vida biodinámica de 

las corporeidades en sus diversas escalas, humana y no humana, y las 

interacciones de la espacio-temporalidad con el mundo de la naturaleza. 

Como ejemplo, y por qué no decirlo, como contrapunto, pensemos en 

una actividad humana rica en valor, sentido, acción comunitaria y narratividad 

—muy poco o casi nada explorada— que son los rituales de preparación. 

Los rituales son, por sí mismos, otra forma de ordenar el tiempo y el 

espacio. “Rituales y ceremonias son acciones genuinamente humanas que 

hacen la vida festiva y encantada” (Chul-Han, 2021, p. 45). “El ritual expande, 

ilumina y resalta lo que ya es común a un determinado grupo” (Peirano, 2003, 



11 
 

p. 10). Los rituales de preparación son aquellos momentos de la vida 

destinados a configurar una dimensión previa, rica en promover tonalidades de 

presencia de la(s) persona(s) ante un evento u ocurrencia por venir; es decir, 

constituyen vivencias intencionales y estructuradas que anteceden y preparan 

una acción principal, evento o estado de ser. Son secuencias significativas de 

manifestaciones de la motricidad que sirven como puentes existenciales entre 

un estado ordinario y uno extraordinario, entre lo rutinario y lo creador, entre la 

dispersión y la concentración. 

El ritual de preparación no solo prepara para la acción, sino que 

construye al agente capaz de realizarla. Es un proceso de autopoiesis, donde 

el sujeto se forma a sí mismo a través de los gestos preparatorios. Cada 

repetición ritual es una reafirmación performativa de identidad y propósito. 

Los rituales de preparación constituyen mucho más que una mera 

técnica o hábito; son estructuras antropológicas fundamentales que revelan la 

naturaleza temporal, espacial y significativa del ser humano. A través de ellos, 

el ser no solo se prepara para actuar, sino que configura el horizonte de 

posibilidad de la acción y se constituye como ser capaz de presencia auténtica. 

Se trata de un momento de “éxtasis temporal”, capaz de redimir el 

tiempo ordinario de su ordinariedad e introducir en él una pausa de silencio o 

—si se prefiere— un “silencio/ruido semántico” (...). En definitiva, podría 

hablarse de una “dilación concedida del mundo” en nombre de un acto de 

libertad del propio mundo (Terrin, 2007, p. 247). 

Los rituales de preparación, cuando son comprendidos a través de la 

lente del conocimiento encarnado, se revelan como prácticas epistemológicas 

fundamentales, o mejor dicho, como modos privilegiados de conocer que 

rechazan el intelectualismo desencarnado, reforzando la tesis de que todo 

verdadero saber es, en última instancia, un saber corpóreo; que la preparación 

ritual es la escenificación sistemática de ese saber; que la presencia auténtica 

es el estado en el que el conocimiento encarnado alcanza su plena expresión; 

que el tiempo presencializado asume una connotación trascendental. 



12 
 

 

Ilustración 3 - La cantora Maria Bethânia en su ritual de preparación, repasando en 
concentración plena, la totalidad del show que va a presentar.  

Fonte: Maria Bethânia | Abraçar e Agradecer (Show Completo). Ver em: 
https://www.youtube.com/watch?v=EOmi_Fg9IDg    

 

 

 

 

 

 

 

 

Ilustración 4 - Tambores calentándose para la fiesta del Tambor de Crioula, danza afro 
brasileira del estado de Maranhão, Brasil.  

Fonte: https://turismosaoluis.com.br/tambor-de-crioula-danca-alegria-e-cultura/   
 

Decíamos meses atrás en nuestra clase de mayores (28 octubre 2025), 

después de unas vivencias poniendo en relación la gestualidad con las 

emociones, que la formación que habíamos recibido y que todavía se recibe 

actualmente en el 2026, sigue ignorando los avances del conocimiento 

científico. Y, por eso, continuamos desestructurados, fragmentados y sin saber 

gestionar las emociones del día a día. 

Poníamos ejemplos de la propia vida acompañados por investigaciones 

de neurocientíficos en lo que se viene denominando “neurociencia del cuerpo” 

y que (Castellanos, 2022) lo ha retomado como título de uno de sus libros. 

https://www.youtube.com/watch?v=EOmi_Fg9IDg
https://turismosaoluis.com.br/tambor-de-crioula-danca-alegria-e-cultura/


13 
 

Vivenciar con todo nuestro ser es ir más allá del contar, del narrar, del 

leer. Es encarnar el conocimiento asentado en la historicidad de nuestras 

células. Mirar hacia atrás y vivir el hoy nos ayuda a comprender la falla 

ontológica (como decíamos más arriba) que nos ha truncado la posibilidad de 

conocer-nos y conocer el mundo vivencialmente para de esa manera “sentida” 

desenvolver la sensibilidad que nos permite empatizarnos con nosotros mismos 

y los otros con quienes compartimos Gaia. 

Mientras escribimos estas líneas, estamos reviviendo la Dana del 29 de 

octubre 2024 en Valencia (España) que, por grandes negligencias de los 

políticos de turno, dejó 229 víctimas además de tremendos destrozos 

materiales todavía sin reconstruir un año después. Hace un año andábamos 

por los montes, sendas y ríos de una zona del norte de España. Llegábamos 

de cada ruta y en las noticias del hotel donde nos alojábamos nos 

encontrábamos con el aumento de víctimas. Emociones encontradas vivíamos. 

Por un lado, la alegría de las sensaciones vivenciadas en las rutas y por otro la 

tristeza, el dolor, la preocupación y el enfado por lo que estaba sucediendo 

dentro del mismo país en otro espacio geográfico. ¿Culpable la naturaleza, el 

planeta? NO. El planeta es un ser vivo que, poco que lo camines, lo sientes 

vibrar bajo tus pies o en la piel mojada de sus aguas. Culpables los que han 

perdido la sensibilidad y con ello la vergüenza, al dejar construir en lugares por 

donde el agua tiene que pasar. No son equivocaciones, ignorancia, es 

ignominia, es anteponer el cemento, el dinero ante la VIDA. La vida que es 

nuestro sustento y el sustento de todos los que habitamos Gaia. Gaia VIVE, 

significa que tiembla, se moja, se calienta y los demás o lo entendemos y 

modificamos muchos de nuestros hábitos o morimos, como se ha visto en esta 

catástrofe (que hoy recordamos) y en muchas otras que están sucediendo en 

estos mismos días. 

 

 

 

 

 

 

Ilustración 5. Imágenes de la Dana-Valencia 2024. 
Fuente:https://www.elmundo.es/espana/2024/10/29/6720a685a75cca8941c2d18e-directo.html 

 
 

  

https://www.elmundo.es/espana/2024/10/29/6720a685a75cca8941c2d18e-directo.html


14 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ilustración 6. Caminando por los montes. 2024. 
 Fuente: imágenes propias 

 

Eso es aprender encarnadamente. Eso es sentir la vida de todo el 

ecosistema en la propia piel y actuar en consecuencia. Cada uno desde su 

espacio-tiempo. Cada uno desde su-lugar-en-el-mundo. Cada uno desde sus 

responsabilidades y funciones. Porque callar es otorgar; recordando también 

que “somos responsables por lo que hacemos y dejamos de hacer”. Nada es 

neutro, ni el conocimiento, ni la ciencia, ni la política, ni nuestras decisiones del 

día a día. Somos seres autónomo-dependientes, como venimos exponiendo en 

nuestros diversos espacios de vida (personal y académica).  

Esa autonomía-dependencia y ese conocimiento encarnado son ejes 

ontológicos-epistémicos-metodológicos de nuestro hacer investigador (tanto en 

la formación de investigadores-doctorantes) como en nuestros escritos y 

exposiciones. ¿Qué significa ello? Que no hay conocimiento aséptico, que 

investigamos a partir de lo que somos como sujetos encarnados y no, 

solamente, desde nuestro sillón y computador mirando a una pantalla. No 

separar el sujeto-investigador-vividor del fenómeno que estamos estudiando es 

parte de este proceso de ruptura paradigmática que llevamos practicando 

desde hace décadas en compañía de diversos autores y colegas del mundo. 

Esta frase de (Varela, 2000) es bien significativa de lo que estamos 

queriendo decir y que mostramos una y otra vez en nuestros espacios de vida 

académica: 

Hay un mensaje que todo el mundo debiera comprender hoy 
por hoy: que esa historia del antagonismo o de la dualidad 

  



15 
 

mente-cuerpo se acabó. Que eso es puramente un reflejo 
adquirido, que desde el punto de vista científico, filosófico y 
culturalmente -dicho así en grande-, no hay manera ni ninguna 
razón para confundir… Decir que hay una especie de 
contradicción o de separación entre la mente y el cuerpo 
tendría que ser lo mismo que pensar que hay una contradicción 
entre el movimiento del caballo y sus patas. (Varela, 2000)  

Pues, algo tan claro sigue sin estar asumido, sin estar encarnado en 

cada una de las personas con quien interactúo diariamente. Algo que para 

nosotros es obvio, se convierte en un descubrimiento no siempre fácil de 

comprender. Solamente a través de situaciones práxicas-vivenciales, las 

personas comienzan a despertar de sus dormidos sentidos y darse cuenta de 

todo lo que se perdieron en la vida por vivir fragmentariamente y desechar las 

emociones cuando quieren aprender algo nuevo. Siguen pensando que 

aprendemos, solamente, sentados ante un libro o una pantalla, con letras y 

números. Todo lo que no es leído, numerado, cuantificado, comparado 

estadísticamente se desprecia como ”no-verdad”.  

Hace unas semanas, en una reunión de un grupo de lectura, todavía 

tuvimos que escuchar por parte de un tertuliano esta frase: “la filosofía es 

especular, yo sólo me fío de los datos que puedo medir y contar”. La persona lo 

decía con toda la fuerza de imponer a los demás esa mirada cuantitativa del 

conocimiento. Y entonces nos salió de nuestras entrañas esta frase de 

(Canales, 2021): “las ciencias duras como la física, hablan de problemas 

suaves, cosas medibles, fáciles que se pueden hacer en laboratorio y las 

ciencias suaves como la filosofía tratan de problemas duros. ¿Qué queremos 

en la vida?, ¿a dónde vamos?, ¿para qué hacemos las cosas?”. 

En mi caso (Eugenia), ya jubilada desde algún tiempo, continúo 

orientando tesis y seminarios en distintos contextos, que me permiten 

mantenerme viva y consciente del mundo-hoy y estar atenta a las diversas 

vicisitudes de los aconteceres planetarios y universales. Procuro “estar 

presente” y no ausente del complejo mundo que me toca vivir y aportar, dentro 

de mis posibilidades y conocimientos, aquello que se me demanda (desde 

instancias diversas). Continuar pensisintiendo el mundo es parte de mi hacer 

cotidiano que pretendo alimentar y mantener vivo mientras tenga energía para 

seguir presente. 

 

Un epílogo para continuar reflexionando  

La reflexión desarrollada a lo largo de este escrito nos sitúa ante un 

desafío ineludible: repensar el lugar del conocimiento, la educación y la 

investigación en un mundo convulsionado por la aceleración, la violencia y la 

creciente desconexión de lo humano. Las preguntas iniciales —incómodas, 



16 
 

urgentes, profundamente éticas— nos devuelven a nuestra condición de 

sujetos histórico-políticos, responsables no solo de comprender el mundo, sino 

de transformarlo desde prácticas sensibles, encarnadas y situadas. 

A lo largo del texto se evidencia que la crisis contemporánea no es 

únicamente social o política, sino también epistemológica. La fragmentación 

mente-cuerpo, heredada de paradigmas reduccionistas, continúa limitando 

nuestra capacidad de conocer y de actuar. En contraste, el conocimiento 

encarnado emerge como vía para recuperar la integralidad del ser humano: un 

saber que se produce en la experiencia, en el cuerpo sensible, en la interacción 

con otros y con Gaia. Esta perspectiva no solo amplía nuestra comprensión del 

aprendizaje, sino que devuelve sentido a la educación como actividad 

profundamente humana, relacional y ética. 

Asimismo, los rituales de preparación, la presencia contemplativa y las 

prácticas que restauran la temporalidad vivida se revelan como alternativas 

epistemológicas y pedagógicas capaces de resistir la lógica aceleradora de la 

infosfera. Frente al ruido informacional, estas prácticas cultivan presencia, 

agencia y responsabilidad. 

El epílogo, entonces, no es un cierre, sino una invitación: educar e 

investigar desde la encarnación, reconociendo que cada gesto, cada 

decisión y cada silencio contribuyen al tejido colectivo del bien común. En un 

tiempo marcado por la incertidumbre y la deshumanización, recuperar la 

potencia del cuerpo, del diálogo y de la sensibilidad se vuelve una tarea 

académica y política imprescindible. Solo así podremos construir futuros donde 

el conocimiento no sea mero dato, sino experiencia vital orientada a la 

dignidad, la justicia y la convivencia planetaria. 

 

Referencias 

 

BODEMER,  B. R. (2025). Los 15 tipos de conocimiento más importantes y sus 
características. Avance Psicólogos, 2025. Disponible en: 
https://www.avancepsicologos.com/tipos-conocimiento/. Acceso en 02 enero 
2026.  
 
CANALES, J. Ciencias y Humanidades deben avanzar de la mano 
[Interview]. BBVA, 2021. Disponible en: 
https://aprendemosjuntos.bbva.com/mx/especial/ciencias-y-humanidades-
deben-avanzar-de-la-mano-jimena-canales/. Acceso en 02 enero 2026.  

CASTELLANOS, N. Neurociencia del cuerpo. Cómo el organismo esculpe 
el cerebro. Kairós, 2022.  

https://www.avancepsicologos.com/tipos-conocimiento/
https://aprendemosjuntos.bbva.com/mx/especial/ciencias-y-humanidades-deben-avanzar-de-la-mano-jimena-canales/
https://aprendemosjuntos.bbva.com/mx/especial/ciencias-y-humanidades-deben-avanzar-de-la-mano-jimena-canales/


17 
 

CHUL-HAN, B. O desaparecimento dos rituais: uma topologia do presente. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2021.  

FERRARA ROMEO, L. El origen de la gran inteligencia del pulpo y su parecido 
molecular con el cerebro humano, 2022. Público. Disponible en : 
https://www.publico.es/ciencias/origen-gran-inteligencia-pulpo-parecido-
molecular-cerebro-humano.html. Acceso en 01 enero 2026.  

FLASSPÖHLER, S. Sensible. Sobre la sensibilidad moderna y los límites 

de lo tolerable. Barcelona:  Herder, 2023. 

GONZÁLEZ-GRANDÓN, X. A.; SUÁREZ-GÓMEZ, A. (2023). Hacia una 
pedagogía fenomenológica del sentipensar. Estudios Pedagógicos XLIX, 
287-305, 2023. Disponible en:  
https://www.scielo.cl/pdf/estped/v49nespecial/0718-0705-estped-49-especial-
287.pdf. Acceso en  11 enero 2026.  

INNERARITY, D. Una teoría crítica de la inteligencia artificial. Barcelona: 

Galaxia Gutenberg, 2025. 

INSTITUTO EUROPEO DE EDUCACIÓN. Formas de conocimiento del 
pensamiento humano, 2021.  Disponible en:  https://ieeducacion.com/formas-
de-conocimiento/. Acceso en 02 enero 2026.] 
 
JIMÉNEZ, C. Edgar Morin, filósofo de 104 años: “La IA puede dar miedo, pero 
temo, sobre todo, a la inteligencia humana superficial”. La Vanguardia, 2026. 
Disponible en: 
https://www.lavanguardia.com/cribeo/cultura/20260121/11445304/edgar-morin-
filosofo-104-anos-ia-dar-miedo-temo-sobre-inteligencia-humana-superficial-
mmn.html . Acceso en: 02 febr 2026.  
 

KRZYZANOWSKI, A.; NUCCI, R.; SEVILLA, D. Los 16 Tipos de Conocimiento: 
Una Guía Integral. GetGuru, 2025. Disponible en: 
https://www.getguru.com/es/reference/types-of-knowledge. Acceso en 02 ene 
2026. 
 
LE BRETON, D. Caminar la vida. La interminable geografía del caminante 

(H. Castignani, Trans.; 1ª ed.). Madrid: Ediciones Siruela, 2023.  

MORAES, M. C., TORRE, S. Sentipensar bajo la mirada autopoiética o como 

reencantar creativamente la educación. Creatividad y Sociedad, 2, 41-56, 

2002. Disponible en: 

https://repositorio.ucb.br:9443/jspui/bitstream/123456789/7408/1/Sentipensar%

20bajo%20la%20mirada%20autopoi%C3%A9tica.pdf. Acceso en  02 ene 2026.  

MORIN, E. Meta-ciencia. Instagram. 2024. Disponible en: 

https://www.instagram.com/p/DDHsvjIMPH6/?igsh=MTR2cTdncTNkemFubg%3

D%3D. Acceso en dic 2024. 

https://www.publico.es/ciencias/origen-gran-inteligencia-pulpo-parecido-molecular-cerebro-humano.html
https://www.publico.es/ciencias/origen-gran-inteligencia-pulpo-parecido-molecular-cerebro-humano.html
https://www.scielo.cl/pdf/estped/v49nespecial/0718-0705-estped-49-especial-287.pdf
https://www.scielo.cl/pdf/estped/v49nespecial/0718-0705-estped-49-especial-287.pdf
https://ieeducacion.com/formas-de-conocimiento/
https://ieeducacion.com/formas-de-conocimiento/
https://www.lavanguardia.com/cribeo/cultura/20260121/11445304/edgar-morin-filosofo-104-anos-ia-dar-miedo-temo-sobre-inteligencia-humana-superficial-mmn.html
https://www.lavanguardia.com/cribeo/cultura/20260121/11445304/edgar-morin-filosofo-104-anos-ia-dar-miedo-temo-sobre-inteligencia-humana-superficial-mmn.html
https://www.lavanguardia.com/cribeo/cultura/20260121/11445304/edgar-morin-filosofo-104-anos-ia-dar-miedo-temo-sobre-inteligencia-humana-superficial-mmn.html
https://www.getguru.com/es/reference/types-of-knowledge
https://repositorio.ucb.br:9443/jspui/bitstream/123456789/7408/1/Sentipensar%20bajo%20la%20mirada%20autopoiética.pdf
https://repositorio.ucb.br:9443/jspui/bitstream/123456789/7408/1/Sentipensar%20bajo%20la%20mirada%20autopoiética.pdf
https://www.instagram.com/p/DDHsvjIMPH6/?igsh=MTR2cTdncTNkemFubg%3D%3D
https://www.instagram.com/p/DDHsvjIMPH6/?igsh=MTR2cTdncTNkemFubg%3D%3D


18 
 

MORIN, E. Lecciones de la Historia ¿Podemos aprender de nuestro pasado? 
Editora Taurus, 2025.   

NOË, A. Fuera de la cabeza. Por qué no somos el cerebro y otras 
lecciones de la biología de la consciencia (1ª ed.). Editorial Kairós, 2010.   

PEIRANO, M. Rituais ontem e hoje. Rio de Janeiro: Zahar, 2003. 

ROSA, H. Aceleração: a transformação das estruturas temporais na 
modernidade. São Paulo: Editora da Unesp, 2019. 

ROSA, H. Alienação e aceleração: por uma teoria crítica da temporalidade 
tardo-moderna. Petrópolis, RJ: Vozes, 2022. 

TERRIN, A. N. O rito: antropologia e fenomenologia da ritualidade. São 
Paulo: Paulus, 2004. 

VARELA, F. Francisco Varela y la Mente Encarnada. Conversasiones con 

Francisco Varela. You tube, 2000. Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=T4cNWcywFe8. Acceso en 02 enero 2026.       

VÁSQUEZ ROCCA, A. Francisco Varela: Neurofenomenología, enfoque 

enactivo de la cognición, mentes sin yo y el elusivo fenómeno de la conciencia . 

Revista Observaciones Filosóficas, n. 20, 2015. Disponible en:   

https://www.academia.edu/13116314/FRANCISCO_VARELA_NEUROFENOM

ENOLOG%C3%8DA_ENFOQUE_ENACTIVO_DE_LA_COGNICI%C3%93N_M

ENTES_SIN_YO_Y_EL_ELUSIVO_FEN%C3%93MENO_DE_LA_CONCIENCI

A. Acceso en: 02 enero 2026.  

 
 
 

Recebido para publicação em 12-01-26; aceito em 04-02-26 

 

https://www.youtube.com/watch?v=T4cNWcywFe8
https://www.academia.edu/13116314/FRANCISCO_VARELA_NEUROFENOMENOLOGÍA_ENFOQUE_ENACTIVO_DE_LA_COGNICIÓN_MENTES_SIN_YO_Y_EL_ELUSIVO_FENÓMENO_DE_LA_CONCIENCIA
https://www.academia.edu/13116314/FRANCISCO_VARELA_NEUROFENOMENOLOGÍA_ENFOQUE_ENACTIVO_DE_LA_COGNICIÓN_MENTES_SIN_YO_Y_EL_ELUSIVO_FENÓMENO_DE_LA_CONCIENCIA
https://www.academia.edu/13116314/FRANCISCO_VARELA_NEUROFENOMENOLOGÍA_ENFOQUE_ENACTIVO_DE_LA_COGNICIÓN_MENTES_SIN_YO_Y_EL_ELUSIVO_FENÓMENO_DE_LA_CONCIENCIA
https://www.academia.edu/13116314/FRANCISCO_VARELA_NEUROFENOMENOLOGÍA_ENFOQUE_ENACTIVO_DE_LA_COGNICIÓN_MENTES_SIN_YO_Y_EL_ELUSIVO_FENÓMENO_DE_LA_CONCIENCIA

